
Известия высших учебных заведений. Социология. Экономика. Политика   Т. 18, № 4, 2025 
 

 

Научная статья / Original research article 

 

УДК 316.72 
DOI:10.31660/1993-1824-2025-4-149-160 
EDN: XBASDG 

 
Номадизация вещно-субъектного взаимодействия в культуре постмодерна 

 
А. В. Шляков  
 
Тюменский индустриальный университет, Тюмень, Российская Федерация 
schafferhund@rambler.ru  
 
Аннотация. Цель исследования — обнаружение изменений во взаимодействии с человеком вещей, обу-
словленных особенностями постсовременной культуры (постмодерна). Согласно гипотезе ориентация 
культуры постмодерна на «размыв» идентичности человека проявляется и в вещах, и в способах их связи 
с субъектом. Автором статьи выявлено, что в постсовременной культуре сущность вещи подверглась 
трансформациям, приведшим к изменению ее формы, материала, функций, что укладывается в тенден-
цию, названную Ж. Бодрийяром «борьбой с природой». Форма вещи подвергается миниатюризации, со-
держание освобождается от природных субстанций и заменяется на пластик, а единичность функций 
сменяется многофункциональностью. Установлено, что вещь начинает превращаться в номадический 
предмет, побуждающий человека к мобильности. В ней обнаруживается потеря собственного сущност-
ного содержания, «ноуменальности», нивелируется граница внутреннего и внешнего. Вещь приобретает 
потенцию к ризомным соединениям, обнаруживая в себе склонность к образованию гибридов с элемен-
тами разнородного происхождения (естественного и искусственного, материального и идеального).  
У вещи значительно сокращается срок службы и период «жизни», что не позволяет ей успеть обрести 
собственную биографию. Ее существование контролируется ad-hoc подходом, требующим признать соб-
ственную недолговечность и уступить место новым вещам. Вещь побуждает человека к перемещениям  
в физическом, социальном и духовном пространствах, трансформируя его идентичность в «ускользаю-
щую». Результаты исследования могут быть полезны философам, культурологам, а также преподавате-
лям средних и высших учебных заведений для изучения особенности проявлений культуры постмодерна. 

 
Ключевые слова: номадизм, вещь, постмодерн, культура, мобильность 

  
Для цитирования: Шляков, А. В. Номадизация вещно-субъектного взаимодействия в культуре постмо-
дерна / А. В. Шляков. – DOI 10.31660/1993-1824-2025-4-149-160 // Известия высших учебных заведений. 
Социология. Экономика. Политика. – 2025. – № 4. – С. 149–160. – EDN: XBASDG 

 
 
 

Nomadization of real-subject interaction in postmodern culture 
 
Alexey V. Shlyakov 
 
Industrial University of Tyumen, Tyumen, Russian Federation 
schafferhund@rambler.ru 
 
Abstract. The aim of this study to identify the changes in the interaction between things and humans that arise 
from the unique characteristics of postmodern (postmodernity) culture. The hypothesis posits that the postmod-
ern tendency to "blur" human identity appears in things and ways they relate to the subject.  
 
 
© А. В. Шляков, 2025 

 

149 
 

mailto:schafferhund@rambler.ru
mailto:schafferhund@rambler.ru


Vol. 18, No. 4, 2025 Proceedings of Higher Educational Institutions. Sociology. Economics. Politics 
 

The author of this paper reveals that, in postmodern culture, the essence of a thing undergoes transformations 
and they led to a change in its form, material, and functions that align with the trend described by J. Baudrillard 
as a “struggle against nature.” The form of a thing becomes miniaturized, its material composition shifts from 
natural substances to plastics, and single-purpose functions give way to multifunctionality. It was found that a 
thing begin to transform into nomadic object motivating foster human mobility. It loses its essential content or 
"noumenality," causing the boundary between the internal and external to become blurred. A thing gains the po-
tential for rhizomatic connections, displaying a tendency to form hybrids that combine elements from diverse 
origins (natural and artificial, material and ideal). Furthermore, life cycle and period of the "life" of a thing are 
significantly shortened, preventing its from obtaining own biography. An ad hoc approach governs its existence. 
This approach emphasizes impermanence and encourages replacement of a thing by newer things. As a result, a 
thing motivates human movement across physical, social, and spiritual spaces, transforming his identity into an 
"elusive one". The findings of this study may be beneficial for philosophers, culturologists, and educators in sec-
ondary and higher education who are investigating the manifestations of postmodern culture. 
 
Keywords: nomadism, thing, postmodernity, culture, mobility 
 
For citation: Shlyakov, A. V. (2025). Nomadization of real-subject interaction in postmodern culture. Proceed-
ings оf Higher Educational Institutions. Sociology. Economics. Politics, (4), pp. 149-160. (In Russian). DOI : 
10.31660/1993-1824-2025-4-149-160 

 
Введение 
Сегодня не вызывает удивления и даже звучит банально утверждение о том, что коли-
чество изменений за единицу времени «неуклонно растет», «единственная константа 
современности — это изменчивость». Изменчивость стала одной из основных тем 
постмодернистского дискурса. Ей посвящали работы Ж. Бодрийяр, З. Бауман, Ж. Делёз. 
Изменчивость, подвижность обрела в культуре постмодерна статус социальной страте-
гии, получившей название «номадизм» (глобальное кочевничество). Номадизм постмо-
дерна ориентирован на разрыв с любой закрепленностью, оседлостью, в которой видит-
ся акт принуждения, закабаления, а движение воспринимается как воплощение свобо-
ды. Действительно, социальные, экономические политические и иные факторы толкают 
человека к изменению местоположения, к перемещению внутри города, между города-
ми, между странами, к тому же глобализационное стирание национальных, культурных 
границ упрощает этот процесс. Человек постмодерна превращается в неокочевника, ко-
торый кочует не только по внешней территории, но и по идентификационным сериям. 
В процессе своего движения неокочевник вступает в связи и отношения с миром пред-
метов, вещей, которые не только помогают осуществлять перемещение в пространстве, 
но и побуждают к нему. Появившиеся концепции ООО (объектно-ориентированной он-
тологии), витального материализма позволяют рассмотреть вещь как самостоятельный 
объект номадизма. Нам представляется актуальным изучить изменение положения ве-
щи в системе отношений с субъектом, ведущее к освобождению вещи от человека и 
обретению статуса самостоятельно агента, побуждающего к движению, номадизму. 

 
 

150 
 



Известия высших учебных заведений. Социология. Экономика. Политика   Т. 18, № 4, 2025 
 

 

Материалы и методы  
Методологической базой исследования служит философия и социология повседневно-
сти, хотя в академической философии повседневность становилась полем исследования 
в редких случаях. Э. Гуссерль выделяет Lebenswelt (жизненный мир) и провозглашает 
лозунг «возврат к самим вещам» [1]. М. Хайдеггер рассматривает повседневность как 
особую форму «бытия-в-мире», связанную с определенным способом отношения  
к вещам и людям [2]. Для него повседневность является «рассеянной самостью», «обез-
личенностью», которая позволяет человеку осуществить «экзистенцию от обратного». 
Степень растворения, рассеивания по полю повседневности пропорциональна интен-
сивности пробуждения самосознания человека, что может послужить рывком к под-
линному бытию. М. Вебер описывал повседневность как «выхолощенную повседнев-
ность» и отождествлял ее с деградацией и упадком культуры [3]. На наш взгляд, нега-
тивное отношение науки к повседневной реальности не отменяет регулярное погруже-
ние в нее человека, в том числе и ученого. В акте присутствия в повседневности с по-
зиции наблюдателя необходимо переместиться на позицию участника и обратиться  
к анализу и рефлексии пространства собственной «потерянности», «рассеянности» са-
мости. Сталкиваясь в повседневности с вещным миром, человек обращается к различ-
ным бестелесным, интеллектуальным процедурам мифологизации эстетического пере-
живания, проекции, не ограничиваясь лишь объективными характеристиками вещи и 
эксплуатацией ее функций. Ж. Лакан отмечает, что отношения с вещами, которые фор-
мируются в результате визуального постижения, упорядочивания и представления, но-
сят подвижный текучий, ускользающий характер [4].  

В современной отечественной философии к исследованию повседневного бытия 
вещей обращались М. С. Каган и Ю. М. Лотман, рассматривающие знаковую функцию 
вещи как доминирующую, В. В. Корнев, исследующий вещь как объект желаний,  
С. А. Лишаев, создавший школу исследований онто-концептуализаций вещей,  
Н. А. Муштей, рассматривающая модели и динамику бытийствования вещи,  
Н. Б. Маньковская, изучающая трансформацию вещи при переходе к постмодерну. 

В исследовании номадизации отношений между вещью и человеком, помимо 
социологии и философии повседневности, представленной трудами С. А. Лишаева,  
К. С. Пигрова, А. К. Секацкого, методологической базой выступают труды постструк-
туралистов З. Баумана, Ж. Бодрийяра, Ж. Делёза. 

 
Результаты и обсуждение  
В постсовременности абсолютизируется культура мобильности, для которой важной 
задачей становится снятие, недопущение конфликтности. Культура модерна исходила 
из того, что противоречие, которое требует произвести выбор «или — или», является 
основой нравственного существования. В постмодерне происходит примирение кон-
фликтующих сторон через допущение их одновременного существования «и — и». Та-

151 
 



Vol. 18, No. 4, 2025 Proceedings of Higher Educational Institutions. Sociology. Economics. Politics 
 

кое допущение плюрализма идей и действий способствует адаптированности субъекта 
к ситуации, в которой необходимо установление коммуникации со стороной, выража-
ющей противоположные суждения. Подобный процесс А. К. Секацкий назвал «уста-
новлением поверхностного слоя имманенции, в котором образуется взаимопонимание 
без понимания» [5]. Такое контактирование представляет собой пересечение опознаю-
щих субъектов, проявляющих этикетную вежливость. Однако в мире, где разнородные 
предметы и идеи сосуществуют, утрачивается возможность различения подлинного и 
мнимого, тайного и явного, что делает невозможным выявление скрытых смыслов, и 
это настораживает и пугает человека. Такое состояние тревожности, страха А. К. Сека-
цкий назвал состоянием аутизма, побуждающим субъекта найти посредника для ком-
муникации [5]. Посредником подобных контактов может выступать вещь, что приводит 
к проблемам овеществления и отчуждения. В традиционной культуре кустарного про-
изводства, ручного труда, которую М. Хайдеггер называл «эпохой мастера», для взаи-
модействия с вещью человек должен был обладать специальными навыками и умения-
ми. Вещь воспринималась как инобытие, которое требует от субъекта приспособления, 
при этом она характеризовала своего владельца, история вещи и биография «хозяина» 
были неразрывно связаны. При переходе к машинному производству в период модерна 
вещь начинает восприниматься как идол, требующий поклонения, в противном случае 
человек становился жертвой машины. В этот период отчуждение было достаточно вы-
соким. При переходе к культуре постмодерна вещь обретает новые свойства: она орга-
нична, осязательно комфортна при использовании, слушается голосовых приказов, но 
при этом становится обезличена. Вещь превращается в «слишком человеческую», она 
не вызывает прежнего страха, как в традиции, не нужно знать ее устройство, чтобы 
пользоваться, она десакрализована, очеловечена, а человек овеществлен. Реальность, 
которую можно встретить за пределами угождающих человеку вещей, все еще способ-
на напугать, но если видеть в ней вещность, которая не имеет четкой персонификации, 
удобна и безобидна, то с ней вполне можно проводить время. Так и другой человек ви-
дится в вещной оптике как объект кратковременной коммуникации. Вещь постмодерна 
теряет свойства долговечности, она не несет отпечаток хозяина, лишена персонально-
сти. По словам К. Пигрова, сегодняшнее время можно назвать античностью вещей, 
«старые тела остаются, а старые вещи выбраковываются и выбрасываются» [6]. Подоб-
ную ситуацию можно объяснить ускорением повседневной жизни, в которой нет воз-
можности осуществить авторство через со-творение вещей. Вещь — предмет, какой она 
была в модерне, становится вещью-проектом, которая из-за ускорения процессуально-
сти не всегда может осуществиться. 

В культуре модерна вещь существовала в том числе для удовлетворения жела-
ния человека, но в постмодерне обнаружилась проблема неспособности человека само-
стоятельно желать чего-либо. Для решения этой проблемы вещь наделяется функциями 

152 
 



Известия высших учебных заведений. Социология. Экономика. Политика   Т. 18, № 4, 2025 
 

 

искушения, соблазна, порождения желаний, «симулировании, стимулировании или пе-
реизобретения искусственных желаний» [7].  

Внешний вид и форма вещи также подверглись серьезным изменениям: новое 
«тело» свидетельствует об отсутствии у вещи «ноуменальности». Это подтверждается 
принципиальной невозможностью разборки вещи и проникновения в ее «внутренний 
мир». У многих вещей отсутствуют разъемы для отверток. Если человек постмодерна 
был провозглашен «телом без органов» [8], то вещь постмодерна может быть описана 
как поверхность без нутра. У вещи традиционной культуры «внутренний мир» был от-
крыт для мастера, обладающего специальными навыками. Сегодня ноуменальное бы-
тие вещи закрыто или отсутствует, что подразумевает исчезновение ноумена в другом. 
При взаимодействии с вещью субъект сталкивается с поверхностью, которая уже ли-
шена субстанциональности и исключает проникновение, допуская только скольжение 
(поглаживание), реализующее овеществленный соблазн. После выполнения этой своей 
функции лишенная самостоятельного существования вещь делается отходом, мусором, 
что порождает одну из серьезных проблем постсовременной цивилизации. 

Вещь в культуре постмодерна уже не мыслится как единица, занимающая от-
дельную точку пространства. Она становится продолжением тела, тем самым изменяя 
границы экзистенциального «Я» и свои собственные вещные пределы. Сосредоточение 
перцептивных переживаний смещается с человеческой телесности на границу вещи, 
становящейся воспринимающей поверхностью. 

По мнению Н. А. Муштей, переход к культуре постмодерна повлиял и на форму 
существования вещи, которая из вертикальной становится горизонтальной, так как до-
пускает одновременное сосуществование разнотемпоральных объектов [8]. Культура 
постмодерна не только дозволяет подобное соседство объектов разных исторических 
форм, но и распределяет их по пространству, осуществляя комбинирование. Горизон-
тальность бытийствования не допускает репрезентации возможных смыслов вещи, ко-
торые присутствуют одновременно. В гуманитарной науке при описании подобного 
горизонта применяют концепт «поверхность» (Ж. Делёз). Этот концепт не столько об-
ращается к категории «поверхности», сколько ориентирует на представление об «одно-
мерности» (Г. Маркузе), «прозрачности» (Ж. Бодрийяр). В нем проявляется отказ от 
глубины (вертикальности-осмысленности-историчности) и сведение всего к слою без 
толщины. Такая форма существования объектов не допускает глубины познавательного 
проникновения в их смысл, а лишь позволяет скользить по поверхности вещи, ограни-
чиваясь ее опознаванием и описанием форм, данных чувственным восприятием. 

В отличие от вещи культуры модерна постмодернистская вещь приобретает  
новые характеристики, к которым можно отнести: отсутствие осевого дуализма  
«вещь — место» и «вещь — имя», динамичность формы, поливариантность перемеще-
ний в пространстве, равноценность нисходящих и восходящих переходов вещи от са-
крального к профанному и обратно [8]. Помимо этого, вещь утрачивает иерархичность 

153 
 



Vol. 18, No. 4, 2025 Proceedings of Higher Educational Institutions. Sociology. Economics. Politics 
 

и долговременность и обретает ризомные свойства. Такой уход от вертикального  
бытийствования, утрата статичности формы приводит и к освобождению от одноразо-
вого означивания [8].  

Переход формы существования вещи с вертикального на горизонтальное в пост-
современной культуре проявляется в дизайне предметов и в виртуальных маркетплейсах. 

Современный предметный дизайн пытается совместить художественность  
с функциональностью, что делает предмет амбивалентным, балансирующим на куль-
турном фронтире сакрального и профанного, не относящимся ни к тому, ни к другому.  
В таком совмещении утилитарности и образности изначально лежит противоестествен-
ность, поэтому предмет дизайна инороден по отношению к полю повседневности. Та-
кая вещь безжизненна, она бытийствует, не имея на себе следов бытования — царапин, 
сколов, что свидетельствует об отсутствии в ней истории, биографии. Художествен-
ность мешает вещи иметь функциональное применение, а утилитарность не дает воз-
можности стать художественным объектом искусства. «Новизна» вещи обретается не 
через создание нового, а через отрицание старого (форм, имен, места в культурном 
пространстве). Предметный мир лишается постоянства, устойчивость образа вещи 
нарушается, при этом дестабилизации подвергаются и отношения субъекта и вещи: имя 
вещи уже не содержит обязательной «вещественности», старое имя устраняется, унося 
с собой и прежние культурные слои [10]. В культуре постмодерна форма вещи допус-
кает сосуществование в ней двух равновозможных образов предметов, что требует по-
стоянного перехода от одной интерпретации к другой, а это создает соперничество 
форм, затрудняя реализацию каждой (телефон-фотоаппарат, телефон-проигрыватель, 
телефон-книга).  

Цель виртуальных торговых маркетплейсов, таких как OZON или Wildberries, 
Aliexpress, eBay, Amazon и других, состоит в реализации глобализации. Реальная вещь 
представлена на них в виде образа, с которым покупатель отождествляет предмет. 
Обычно положение вещи в пространстве обусловлено конвенциальными принципами 
культуры, помещающими предмет в определенный локус (религиозный предмет, ку-
хонная утварь, садовые инструменты), но на виртуальных торговых площадках предме-
ты разной культурной ценности помещаются в один ряд. Вещь на маркетплейсе не 
имеет биографии, истории, связи с местом или человеком, дистанции от покупателя. 
Пустота в культуре постмодерна пугает, поэтому виртуальные площадки плотно запол-
нены вещами независимо от их культурной наррации. 

Внедрение в культуру повседневности цифровых технологий аннулировало рас-
стояние между предметом и человеком. Как писал Ж. Бодрийяр: «Осязаемость больше 
не является органически присущей прикосновению» [10]. Расстояние, необходимое 
субъекту для возникновения эстетического восприятия объекта, исчезло, что изменило 
их связь. Субъект дан объекту, их действия создают сетевую сборку, в которой субъект 
ожидает от предмета исполнения функций, выполняемых им самим. 

154 
 



Известия высших учебных заведений. Социология. Экономика. Политика   Т. 18, № 4, 2025 
 

 

Первым предметом, приобретшим номадические свойства, по мнению Дж. Урри, 
был плеер Sony Walkman [12]. Этот предмет был фактическим «продолжением кожи 
человека» и предназначался для постоянно движущегося человека [13]. Плеер позволял 
прослушивать музыку во время прогулки, поездки в транспорте, путешествий. Впо-
следствии эта идея мобильных предметов, соединенных с телом, почти устранила не-
подвижные коммуникативные аппараты и породила концепцию «коммуникабельность 
на ходу», что оказало влияние на организацию времени, заставив перейти от ценности 
пунктуальности к допустимости опозданий. Соблюдение расписания перестало быть 
обязательным, так как наличие предметов связи позволило перейти от регламентиро-
ванного времени к договорному. Достаточно короткого звонка или сообщения, чтобы 
произвести согласование по десинхронизации события [14]. Прийти вовремя больше не 
является важной задачей, она сменилась необходимостью проинформировать о своей 
задержке. Подобная процедура, совершаемая по мобильному телефону, наряду с ано-
нимностью смс-сообщений способна уменьшить неловкость за необязательность про-
ведения назначенной встречи, как при личном разговоре. 

Появление мобильного телефона породило множество исследований его онтологии. 
М. Ферарис пишет, что мобильный телефон необходимо рассматривать не просто как объ-
ект, а как социальный объект, который осуществляет акты, формирует объекты, произво-
дит записи [15]. Утрата или порча мобильного исключает субъекта из сферы присутствия  
в социальной среде. Его наличие становится своеобразным «мобильным долгом», при этом 
он обладает свойством, Jemeinigkeit (способность быть всегда моим), а также Befindigkeit 
(расположенностью) и Zuhandenhein (подручностью), то есть, по мнению М. Ферарис, он 
имеет свойства хайдеггеровского Dasein [15]. Мобильный телефон легко меняет ценность 
«ближних» и «дальних», нивелируя пространственную удаленность. 

Проводной телефон в культуре модерна реализовывал связь между простран-
ственно-разделенными людьми, однако они должны были занимать конкретную точку 
пространства (местонахождение телефонного аппарата). Мобильный телефон освобож-
дает от привязки к ней, позволяя «индивидуализированным, маленьким миркам комму-
никации существовать посреди отсутствия, дистанцирования и разобщенности» [12]. 
Мобильный телефон выступает также инструментом, позволяющим отказаться от неже-
лательного личного общения при встрече с тем или иным субъектом: для этого достаточ-
но сделать вид, что ты разговариваешь по мобильнику. 

Ж. Аттали выявил, что современные технологии производят вещи, которые спо-
собствуют разрыву связей, нарушению привязанностей. Такие вещи он назвал «нома-
дическими» [15]. Взрывной рост научно-технического прогресса, в частности развитие 
цифровых технологий привели к возможности осуществить «миниатюризацию» предме-
тов, а открытия в области генной инженерии пошатнули устойчивость институтов тради-
ционной культуры, предложив человеку свободу как в пространственном перемещении, 
так и культурном. Истоки взрывного роста прогресса Ж. Аттали находит в культурных 

155 
 



Vol. 18, No. 4, 2025 Proceedings of Higher Educational Institutions. Sociology. Economics. Politics 
 

особенностях. Рассматривая Японию, Аттали видит, что локальность государственной 
территории способствовала созданию предметов малых форм, страх перед изолирован-
ностью побуждал к созданию и распространению новых коммуникативных средств, 
ограниченность ресурсов привела к замене туризма потреблением информации [16].  

Культура постмодерна трансформирует услуги в предметы, которые благодаря 
своей портативности обретают номадический, подвижный характер: они легкие, мо-
бильные, способны хранить в себе большой объем данных, что снимает необходимость 
личного контакта с людьми, оказывающими информационные услуги. Такие номадиче-
ские предметы, невзирая на отличия, обладают общим принципом использования ин-
формации для манипулирования поведением человека, превращая услуги в предметы, а 
человека в потребителя. «Субъект может лишь желать — только объект может соблаз-
нять» [16]. На фоне кризиса субъекта в европейской гуманитаристике Ж. Бодрийяр от-
мечает, что в культуре главным становится тот, кто соблазняет, а именно объект, кото-
рый может очаровывать лишь потому, что не проявляет собственную субстанциональ-
ность, то есть состоит из ничто [16]. Предмет появлялся в модерне результате его произ-
водства и становился товаром, но сегодня, будучи возведенным в ранг фетиша, он сам 
порождает эффекты и становится абсолютным товаром, с нулевой ценностью и 
нейтральным качеством, и потому неподвластен объективному отчуждению. При этом 
предмет-фетиш тщательно избавляется от традиционных свойств предмета, чтобы явить-
ся как нечто «чудовищно странное» или даже обсценное [17]. Именно предмет не только 
желает за субъекта, но указывает ему, что желать, и порождает в нем эти желания. 

Появление подобных номадических предметов связано с изменением мировоз-
зренческих подходов в культурных парадигмах. Если традиционная культура исходила 
из установки всеобщей сакральности, современная культура (модерн) начинает процесс 
десакрализации (Entzauberung der Welt), приведший к возвеличиванию, обожествлению 
человека, то постсовременная культура (постмодерн) очеловечивает вещи, придавая им 
разумность, самоценность и непродолжительные сроки «жизни». Вещь традиционной 
культуры переживает тысячелетия, меняя свой статус с функциональной на символиче-
скую. Вещь современной культуры живет в своем функционале, который долговечен и 
длится столетия. Предметы быта, станки, инструменты прошлого и позапрошлого ве-
ков до сих пор работоспособны. Номадическая вещь создана для кратковременного 
пребывания. Будучи новинкой утром, она к вечеру становится анахронизмом. Подоб-
ный процесс описал Э. Тоффлер, назвав его ad-hoc-кратией — системой адаптационно-
го поведения, основанного на непостоянстве и самопроизвольности [18]. Вещь сегодня 
создается не для того чтобы остаться, а чтобы уступить место другой, такой же недол-
говечной вещи. Подобная смена вещей происходит в горизонтальном срезе, то есть пе-
реход от вещи к вещи не несет качественных изменений, но создает иллюзию новизны. 

Массовое вовлечение в туризм привело к возникновению новых номадических 
предметов, для которых движение, преодоление расстояний заложено в сущности 

156 
 



Известия высших учебных заведений. Социология. Экономика. Политика   Т. 18, № 4, 2025 
 

 

предмета. Эти предметы созданы, чтобы быть перевезенными в другую точку про-
странства, в другой город, в другую страну. Речь идет о сувенирной продукции: от-
крытки, магнитики, фигурки, флажки, отображающие достопримечательности региона. 

В постсовременной культуре человек может совершать свое путешествие, коче-
вание, даже находясь у себя дома. Различные средства связи, коммуникаций предлага-
ют многообразные перемещения во времени и пространстве, в реальном или виртуаль-
ном. Экономическое неблагополучие, лишающее человека доступа к высокотехноло-
гичным путешествиям, не исключает его из потенциальных номадов путешественни-
ков, предлагая совершить странствие через приобщение к «кочевым субстанциям по-
бежденных грядущего тысячелетия, отрешенных и отверженных», к которым Ж. Атта-
ли относит алкоголь и наркотики [16]. Будущее видится Ж. Аттали достаточно песси-
мистично: обладание номадическими предметами станет символом свободы, что при-
ведет к номадическому помешательству, стиранию границ между национальными гос-
ударствами, между варварством и культурой, и закончится все превращением мечты  
о свободе в отсутствие всякого выбора [16].  

Таким образом, изменение субъект-объектного взаимодействия обусловлено 
трансформациями сущности вещи в новых культурных обстоятельствах, приведших  
к изменению ее формы, материала, функций. Общая ориентация этих модификаций вы-
звана тенденцией «борьбы с природой» (Ж. Бодрийяр) [19]. Из формы вещи, которая 
подвергается сжатию и уменьшению, устраняются потребности в усилии, что отражает 
отказ от символизации труда. Содержание вещи, ее материал, освобождается от при-
родных субстанций (дерево, камень, кожа) и заменяется на пластик и полимерные со-
единения. Единичность функций вещи, как это было в современной культуре, сменяет-
ся многофункциональностью (телефон фотографирует, часы воспроизводят музыку). 

 
Выводы 
Наступление постсовременной культуры, культуры постмодерна приводит к тому, что 
вещь начинает проявлять совокупность свойств, превращающих предмет в номадиче-
ский. В ней обнаруживается потеря собственного сущностного содержания, «ноуме-
нальности», нивелируется граница внутреннего и внешнего. Вещь приобретает потен-
цию к ризомным соединениям, обнаруживая в себе склонность к образованию сборок  
с элементами разнородного происхождения (естественного и искусственного, матери-
ального и идеального). У вещи постмодерна значительно сокращается срок службы и 
период «жизни», что не позволяет ей успеть обрести собственную биографию. Ее су-
ществование контролируется ad-hoc подходом, требующим признать собственную не-
долговечность и уступить место новым вещам. Вещь перестает быть исполнителем од-
ной функции и становится носителем множества функций, которые в культуре модерна 
принадлежали отдельным предметам, а их сосуществование в одном было невозможно. 

157 
 



Vol. 18, No. 4, 2025 Proceedings of Higher Educational Institutions. Sociology. Economics. Politics 
 

Анализ культурных условий становления повседневности в основных парадиг-
мах позволил определить, что проект возвеличивания человека, свойственный модер-
нистской культуре, сегодня трансформировался в очеловечивание вещи, в наделение 
предмета антропными качествами. Как и человек культуры постмодерна, вещь была 
десакрализована и перенесла свое существование в горизонтальную плоскость бытий-
ствования. Она превратилась в предметное «тело без органов», тем самым «деиндиви-
дуализируя» и самого хозяина — человека. Имея потенцию к мобильности, она побуж-
дает человека к перемещениям в физическом, социальном и духовном пространствах  
с целью обретения субъектом идентичности, трансформируя его идентичность  
в «ускользающую».  

 
 
Список источников 
1. Гуссерль, Э. Философия как строгая наука / Э. Гуссерль; перевод с немецкого; 

сост., подгот. текста и примеч. О. А. Сердюкова. – Новочеркасск : Сагуна, 1994. – 358 с. – 
Текст : непосредственный. 

2. Хайдеггер, М. Бытие и время: статьи и выступления / М. Хайдеггер; перевод 
 с немецкого В. В. Бибихина. – Москва : Республика,1993. – 448 с. – Перевод изд. : Sein und 
Zeit / Martin Heidegger. – Tubingen, 1993. – Текст : непосредственный. 

3. Вебер, М. Избранные произведения / М. Вебер ; Составление, общая редакция 
и послесловие Ю.Н. Давыдова; предисловие П.П. Гайденко; перевод с немецкого М. И. Леви-
ной, А. Ф. Филиппова, П. П. Гайденко; комментарии А. Ф. Филиппова. – Москва : Прогресс, 
1990. – 808 с. – Текст : непосредственный. 

4. Лакан, Ж. Четыре основные понятия психоанализа (Семинары: кн.11 (1964)); 
перевод с французского М. Титовой, А. Черноглазова. – Москва : Гнозис : Логос, 2004. – 
304 с. – Перевод : Lacan, Jaques Les quatre concepts fondamentaux de la psychanalyse (1964), livre 
11 Paris : Editions du Seuil, 1973. – Текст : непосредственный. 

5. Секацкий, А. К. От формации вещей к эпохе текстов / А. К. Секацкий. – Текст : 
электронный // litpromzona.narod.ru : сайт URL: http://litpromzona.narod.ru/ sekackii/otform.html 
(дата обращения: 26.04.2025). 

6. Пигров, К. С. Бытие и возраст. Монография в диалогах / К. С. Пигров,  
А. К. Секацкий. – Санкт-Петербург : Алетейя, 2017. – 250 с. – Текст : непосредственный. 

7. Секацкий, А. К. Эстетика в эпоху анестезии / А. К. Секацкий. – Текст : непо-
средственный // Глобализация в социально философском измерении: сборник материалов кон-
ференции. – Санкт-Петербург : Санкт-Петербургское философское общество, 2003. – С. 65–81. 

8. Делёз, Ж. Анти-Эдип. Капитализм и шизофрения / Ж. Делёз, Ф. Гваттари; пе-
ревод с франц. и послесловие Д. Кралечкина; науч. ред. В. Кузнецов. – Екатеринбург :  
У-Фактория, 2007. – 672 с. – Текст : непосредственный. 

9. Муштей, Н. А. Способы бытийствования вещей: модели и динамика:  
cпециальность 24.00.01 «Теория и история культуры»: автореферат диссертации на соискание 
ученой степени кандидата философских наук / Муштей Надежда Анатольевна – Саранск. –
2013. – 23 с. Место защиты : Мордовский государственный ун-т им. Н. П. Огарева. – Текст : 
непосредственный. 

158 
 

http://litpromzona.narod.ru/


Известия высших учебных заведений. Социология. Экономика. Политика   Т. 18, № 4, 2025 
 

 

10. Жердев, Е. В. Метафора в дизайне / Е. В. Жердев. – Москва : Архитектура-С, 
2010. – 464 с. – Текст : непосредственный. 

11. Бодрийяр, Ж. Прозрачность зла / Ж. Бодрийяр ; перевод с фр. Л. Любарской и 
Е. Марковской. – 3-е изд. – Москва : Добросвет, 2009. – 260 с. – Перевод : Baudrillard, Jean.  
La transparenсe du Mal. Paris: Galilée, 1990. – Текст : непосредственный. 

12. Урри, Д. Мобильности / Д. Урри; перевод с англ. А. В. Лазарева, вступ. статья 
Н. А. Харламова. – Москва : Праксис, 2012. – 576 с. – Текст : непосредственный. 

13. Production of Culture and Cultures of Production / Du Gay P. (ed.). Vol. 4. – Lon-
don: Sage, 1997. – Text: direct. 

14. Бауман, З. Текучая современность / З. Бауман. – Санкт-Петербург : Питер, 
2008. – 240 с. – Текст : непосредственный. 

15. Ферарис, М. Ты где? Онтология мобильного телефона / М. Ферарис ; перевод  
с итал. К. Тименчик, М. Устюжаниновой. – Москва : Новое литературное обозрение, 2010. – 
352 с. – Перевод изд.: Dove sei? Ontologia del telefonino / Maurizio Ferraris, Milano, 2005. – 
Текст : непосредственный. 

16. Аттали, Ж. На пороге нового тысячелетия / Ж. Аттали; перевод с англ. – 
Москва : Международные отношения, 1993 г. – 135 с. – Текст : непосредственный. – Перевод 
изд. : Millennium. Winners and Losers in the Coming World Order.Lignes d'hjrizons / J. Attali. 1990. 

17. Бодрийяр, Ж. Фатальные стратегии / Ж. Бодрийяр ; перевод с французского 
Качалова А. В. – Москва : РИПОЛ классик, 2017. – 288 с. – Перевод : Bauedrillard, Jean. Les 
stratégies fatales. – Текст : непосредственный. 

18. Тоффлер, Э. Шок от будущего / Э. Тоффлер; перевод с англ. – Москва: «Изда-
тельство ACT», 2002. —557 с. – Текст : непосредственный. 

19. Бодрийяр, Ж. Система вещей / Ж. Бодрийяр; перевод с французского и вступ. 
ст. С. Н. Зенкина. – Москва : Рудомино, 1999. – 222 с. – Перевод изд.: Le système des objets / 
Jean Baudrillard. Paris, 1991. – Текст : непосредственный. 

 
 
References 
1. Gusserl, E. (1994). Filosofiya kak strogaya nauka. Novocherkassk, Saguna Publ., 

358 p. (In Russian). 
2. Heidegger, M. (1993). Sein und Zeit. Tubingen. (In German). 
3. Weber, M. Izbrannye proizvedeniya. (1990). Moscow, Progress Publ., 808 p.  

(In Russian). 
4. Lacan, J. (1973). Les quatre concepts fondamentaux de la psychanalyse (1964), livre 

11. Paris : Editions du Seuil. (In French). 
5. Sekatskiy, A. K. (2025). Ot formatsii veshchey k epokhe tekstov. Availabl at: 

http://litpromzona.narod.ru/ sekackii/otform.html (accessed26.04.2025). (In Russian). 
6. Pigrov, K. S. & Sekatskiy. A. K. (2017). Bytie i vozrast. Monografiya v dialogakh. 

Sankt-Peterburg, Aleteyya Publ., 250 p. (In Russian). 
7. Sekatskiy, A. K. (2003). Estetika v epokhu anestezii Globalizatsiya v sotsial'no 

filosofskom izmerenii: sbornik materialov konferentsii. Sankt-Peterburg, Sankt-Peterburgskoe filosof-
skoe obshchestvo, рр. 65-81. (In Russian). 

8. Deleuze, G. & Guattari, F. (1972). Ľ anti- Œdipe. Capitalizme et schizophrénie. Paris 
Editions Minuit. (In French). 

9. Mushtey, N. A. (2013). Sposoby bytiystvovaniya veshchey: modeli i dinamika. 
Avtoreferat diss. … kand. filos. nauk . Saransk, 23 р. (In Russian). 

159 
 

http://litpromzona.narod.ru/


Vol. 18, No. 4, 2025 Proceedings of Higher Educational Institutions. Sociology. Economics. Politics 
 

10. Zherdev, E. V. (2010). Metafora v dizayne. Moscow, Arkhitektura-S Publ., 464 p.  
(In Russian). 

11. Baudrillard, J. (1990). La Transparence du Mal. Paris, Galilée. (In French). 
12. Urry J. (2010). Mobilities. London, Routledge. (In English). 
13. Du Gay, P. (Ed.). (1997). Production of Culture and Cultures of Production, (4),  

London, Sage. (In English). 
14. Bauman, Z. (2008). Tekuchaya sovremennost'. Sankt-Peterburg, Piter Publ., 240 p.  

(In Russian). 
15. Ferraris, M. (2005). Dove sei? Ontologia del telefonino. Milano. (In Italian). 
16. Attali, J. (1990). Millennium.Winners and Losers in the Coming World Order. Lignes 

d'hjrizons. (In English). 
17. Baudrillard, J. (1983). Les stratégies fatales. Paris : Editions Grasset & Fasquelle.  

(In French). 
18. Toffler, A. (1970). Future shock. New York, Random House, 505 p. (In English). 
19. Baudrillard, J. (1991). Le système des objets. Paris, Gallimard, 288 p. (In French). 
 
 

Информация об авторе/ Information about the author 

Шляков Алексей Владимирович, 
доктор философских наук, профессор кафед-
ры гуманитарных наук и технологий,  
Тюменский индустриальный университет,  
г. Тюмень, schafferhund@rambler.ru, ORCID: 
https://orcid.org/0000-0002-4294-2704 

Alexey V. Shlyakov, Doctor of Philosoph-
ical Sciences, Professor at the Department of Hu-
manities and Technologies, Industrial University of 
Tyumen, schafferhund@rambler.ru, ORCID: 
https://orcid.org/0000-0002-4294-2704  

 
 

 

Статья поступила в редакцию 24.09.2025; одобрена после рецензирования 15.10.2025; принята к публикации 29.10.2025. 
The article was submitted 24.09.2025; approved after reviewing 15.10.2025; accepted for publication 29.10.2025. 

 

  

160 
 

mailto:schafferhund@rambler.ru
mailto:schafferhund@rambler.ru

